LA FRONTIERE ENTRE LE MONSTRE ET LHUMAIN |
DANS LES JEUX VIDEO

n 4

UXENCE LELIEVRE DN MADE 2 NUM 2024/2025

g LU ) &S




SOMMAIRE

Introduction p3
I. Le corps comme marqueur de la monstruosité p4
a. Les traits physiques distinctifs p4
b. Le corps monstrueux comme vecteur de peur --------------------- p5
c. Les stigmates du mal et leur symbolisme p5

[I. Hybridation et transformation :

brouiller les frontiéres entre ’humain et le monstre p6
a. Les figures hybrides dans les jeux vidéo p6
b. La transformation du corps comme thématique centrale -------- p6
c. L’hybridité comme critique sociale p6
[ll. Quand le monstre révele les failles humaines p7
a. L’humanité des monstres p7
b. La monstruosité humaine p7
c. Le réle du joueur dans cette réflexion p7
Conclusion p8
Bibliographie p9
Annexe 1 : images p10
Annexe 2 : Références cinématographiques et culturelles ----------------- p10

INTRODUCTION

Dans les jeux vidéo, le monstre incarne souvent laltérité, le danger et la peur,
se positionnant comme un miroir déformé de I'humain. Cette figure, qui dépasse
le simple réle d’antagoniste, invite a une réflexion plus profonde sur la maniére
dont le jeu vidéo représente et interroge la différence. En effet, la frontiére entre
le monstre et 'humain semble bien plus floue qu’elle n’y parait, remettant en
question les notions de normalité, de pureté et de moralité. Ce questionnement
résonne particulierement avec les travaux de I'anthropologue et philosophe Claude
Lévi-Strauss, qui a exploré les rapports entre 'humain et 'autre dans ses écrits,
notamment dans Les Structures élémentaires de la parenté (1949), ou il analyse
comment les mythes et les figures de I'altérité sont des constructions culturelles qui
révelent des tensions fondamentales dans les sociétés humaines.

Ainsi, en questionnant les frontieres entre ’humain et le monstre, les jeux vidéo
nous poussent a redéfinir notre compréhension de ces notions et a réfléchir sur
ce gu’elles révelent de notre propre humanité. Cette réflexion trouve un écho dans
les travaux de Michel Foucault, qui, dans Surveiller et punir (1975), interroge la
maniere dont les sociétés définissent la normalité et la déviance, en utilisant la
figure du monstre comme outil pour contréler et exclure I'« autre ».

Afin de trouver des réponses a nos questions, nous utiliserons dans un premier
temps le corps comme marqueur de la monstruosité dans les jeux vidéo, puis
nous explorerons I'hybridation et la transformation, comment brouiller les frontiéres
entre ’'humain et le monstre et nous finirons par, quand le monstre révéle les failles
humaines.

®



I. LE CORPS COMME MARQUEUR DE LA
MONSTRUOSITE

a. Les traits physiques distinctifs :
Le corps est souvent le premier élément
qui distingue le monstre de ’humain. Les
jeux vidéo, en tant que médium visuel et
interactif, exploitent les caractéristiques
physiques pour susciter des émotions
fortes, telles que la peur ou le dégodt,
et pour établr une dichotomie
entre humain et non-humain. Cette
représentation corporelle trouve des
résonances dans les ftravaux de
Georges Bataille, notamment dans La
notion de dépense (1933), ou il parle du
corps comme d’un lieu de transgression
et de rupture avec les normes sociales.
Le corps monstrueux est frequemment
représenté comme difforme,
exagéré ou mutilé, ce qui permet
de le distinguer immédiatement des
protagonistes humains. Dans Resident
Evil (Capcom, 1996), les zombies
incarnent une altération macabre du
corps humain : leur peau décomposée,
leurs mouvements saccadés et leurs
grognements gutturaux évoquent la
perte de contréle et la déchéance.
Cette  représentation reflete  une
peur universelle de la mort et de la
dégradation physique, une thématique
que Freud explore dans son concept
de « I'Unheimlich » ou de I'« étrange »
dans L'inquiétante étrangeté (1919), ou
il analyse comment les objets familiers
deviennent effrayants lorsqu’ils sont
déformés.

De maniére similaire, les super mutants
dans Fallout (Bethesda, 1997) sont des
caricatures grotesques de I'humanité.
Résultat d’expériences scientifiques
incontrblées, leur corps surdimensionné
et leurs traits bestiaux incarnent les
dangers de la science dévoyée. Cette
altération physique est utilisée pour
signifier leur éloignement de ’humanité
et leur réle antagoniste. Dans cette
optique, le corps monstrueux devient un
signe visible d’une transformation plus
profonde : la perte de conscience, de
libre arbitre ou de moralité. La question
de la monstruosité comme résultat de la
science se retrouve également dans les
réflexions de Hannah Arendt, qui dans
Les Origines du totalitarisme (1951),
analyse comment les sociétés peuvent
produire des monstres par le biais
d’une logique de déshumanisation et de
manipulation des individus.

D

b. Le corps monstrueux comme
vecteur de peur :

Les corps humains dans les jeux vidéo,
en particulier ceux des protagonistes,
sont souvent représentés selon
des normes esthétiques idéalisées.
Ces figures humaines contrastent
fortement avec les corps monstrueux,
accentuant leur altérité. Dans Dead
Space (Electronic Arts, 2008), Isaac
Clarke, bien que vulnérable face
aux nécromorphes, conserve une
apparence fonctionnelle et familiere. Ce
contraste souligne la fragilité humaine
face a des menaces qui transcendent
la biologie humaine. Cette dichotomie
entre 'humain et le monstrueux peut
étre mise en relation avec la notion
de biopolitique développée par Michel
Foucault, ou la gestion du corps humain
devient un enjeu politique, en particulier
dans des situations extrémes ou la
distinction entre ce qui est humain et ce
qui ne I'est pas devient floue.

c. Les stigmates du mal et leur
symbolisme :

Certains  jeux vidéo exploitent le
concept d’horreur biomécanique pour
amplifier la peur. Dans Dead Space, les
nécromorphes combinent des éléments
humains et mécaniques pour créer des
créatures profondément dérangeantes.
Leur apparence grotesque, fusionnant
chair mutilée et structures mécaniques
tranchantes, suscite un malaise viscéral.
Cette fusion corporelle trouve un écho
dans les réflexions de Donna Haraway sur
le cyborg dans Manifeste cyborg (1985),
ou elle déconstruit les frontieres entre
I’lhumain, I'animal et la machine, et interroge
la possibilité de nouvelles formes d’identité.

®

La monstruosité physique est souvent
associée a des stigmates de corruption
ou de mal moral. Dans Dark Souls
(FromSoftware, 2011), les créatures
monstrueuses arborent des difformités
qui refletent leur damnation spirituelle
ou leur corruption intérieure. Ces
représentations s’appuient sur des
stéréotypes classiques qui associent
la laideur au mal. Cependant, certains
jeux subvertissent cette association.
Dans The Witcher 3: Wild Hunt (CD
Projekt Red, 2015), les monstres
possedent souvent une complexité
morale qui dépasse leur apparence.
Les vampires, par exemple, ne sont pas
intrinséquement maléfiques et peuvent
méme se montrer plus éthiques que
certains humains. Cette ambiguité
remet en question les préjugés culturels
qui lient beauté et bonté, et suggere
que la monstruosité réside davantage
dans les actes que dans I'apparence.
Cette réflexion sur I'ambiguité morale
trouve des échos dans les théories
de P'éthique situationniste, notamment
chez Emmanuel Levinas, pour qui
laltérité éthique se manifeste dans
la relation avec lautre, au-dela des
apparences.



Il. HYBRIDATION ET TRANSFORMATION : BROUILLER
LES FRONTIERES ENTRE L’HUMAIN ET LE MONSTRE

a. Les figures hybrides dans les jeux
vidéo :

L’hybridation, qu’elle soit physique ou
symbolique, et la transformation sont
des thémes récurrents dans les jeux
vidéo. Ces concepts permettent de
flouter la distinction entre humain et
monstre et d’explorer des thématiques
telles que la perte dlidentité ou la
peur de [laltérité. Dans Bloodborne
(FromSoftware, 2015), les figures
hybrides incarnent une  altérité
troublante. Mi-humaines, mi-animales,
elles sont le résultat d’'une malédiction
ou d’expériences interdites. Ces
créatures, comme les Bétes cléricales,
illustrent une transition progressive
entre  humanité et monstruosité,
suggérant que les deux sont intimement
liées. Ce passage entre I'humain et le
monstrueux rappelle la réflexion de
Jean-Paul Sartre dans L'Etre et le Néant
(1943), ou il évoque l'angoisse de la
liberté et la possibilité pour 'humain de
se défaire de son essence pour devenir
autre, de se perdre dans une quéte de
sens ou de pouvoir.

b. Latransformation du corps comme
thématique centrale :

Dans The Witcher, les hybrides comme
les succubes ou les sylvains ne sont
pas intrinséquement mauvais. Leur
statut d’« autres » découle des peurs
humaines, plutét que d’une véritable
menace. Cette ambiguité oblige le

joueur a reconsidérer la définition
de l'humanité et la légitimité de ces
peurs. La transformation est un theme
récurrent dans des jeux comme The
Last of Us (Naughty Dog, 2013), ou les
humains infectés par le champignon
Cordyceps deviennent des monstres.
Ces transformations évoquent la
fragilité de I'humanité face a des
forces biologiques incontrolables. Ce
phénoméne peut étre mis en rapport
avec la pensée de Gilles Deleuze et
Félix Guattari sur la « déterritorialisation
» et la « reterritorialisation » dans Mille
Plateaux (1980), ou ils explorent les
processus de transformation, de flux et
de changement d’identité qui échappent
aux normes établies.

c. L’hybridité comme critique sociale

Les jeux vidéo utilisent également
I'hybridité pour interroger les notions
de pureté et de normalité. Dans
Dark Souls, les personnages rejetés
par la société, comme les créatures
maudites, incarnent une critique
des normes sociales qui excluent
ceux qui ne s’y conforment pas. Ces
réflexions résonnent avec les théories
postcoloniales d’Homi K. Bhabha,
pour qui l'altérité est une construction
complexe et ambivalente qui interroge
les rapports de pouvoir, de domination

et d’inclusion.

Ill. QUAND LE MONSTRE REVELE LES FAILLES
HUMAINES

a. L’humanité des monstres :

Les monstres, loin d’étre de simples
figures d’altérité, incarnent souvent les
failles humaines. lls deviennent ainsi
des miroirs des peurs, des désirs et
des contradictions de I'humanité. Dans
Shadow of the Colossus (Team Ico, 2005),
les colosses ne sont pas des ennemis
traditionnels. Leur destruction, imposée
par la quéte du protagoniste, souléve des
questions sur la véritable monstruosité
: est-elle dans les colosses ou dans les
actes du joueur ? Cette interrogation
rejoint la pensée de Friedrich Nietzsche,
qui dans Ainsi parlait Zarathoustra (1883),
déconstruit la vision traditionnelle du
bien et du mal, suggérant que ce qui
est considéré comme monstrueux peut
étre une expression d’'une volonté de
puissance mal comprise.

Dans Undertale (Toby Fox, 2015), les
monstres possédent des émotions, des
motivations et des désirs, brouillant la
frontiére entre humain et monstrueux. Le
joueur peut choisir de les épargner ou de
les combattre, révélant leur humanité et
renversant les attentes traditionnelles du
genre. Cette réflexion sur I'humanité du
monstre trouve un paralléle avec les idées
de Emmanuel Levinas sur I'éthique de la
rencontre, ou la véritable humanité réside
dans la responsabilité envers lautre,
méme celui qui semble monstrueux.

&

b. La monstruosité humaine :

Dans Spec Ops: The Line (Yager
Development, 2012), les véritables
monstres sont les humains. Les actes
commis par le joueur, souvent sous
contrainte, révélent une monstruosité
morale qui interroge sur la responsabilité
et les choix éthiques. Cette approche de
la monstruosité humaine s’apparente
a la pensée de Albert Camus, qui dans
La Peste (1947), explore les dilemmes
moraux et la responsabilité individuelle
face a I'absurde.

Dans Bioshock (2K Games, 2007),
I’exploitation des Petites Sceurs reflete
I’égoisme et la cupidité humains. Cette
monstruosité, dissimulée sous une
apparence humaine, invite a une réflexion
critique sur les motivations humaines
et leurs conséquences. Cela résonne
avec les théories de Max Weber sur la
rationalisation et [laliénation dans les
sociétés modernes, ou les comportements
« monstrueux » peuvent surgir de logiques
bureaucratiques ou économiques.

c. Le role du joueur dans cette
réflexion :

Dans des jeux comme Mass Effect
(BioWare, 2007) ou The Walking Dead
(Telltale Games, 2012), les choix du
joueur faconnent la perception des
monstres. Ces dilemmes moraux invitent
a une introspection sur la définition de
’humanité et sur les conséquences des
actions individuelles. Ce phénomeéne est
proche des travaux de Soren Kierkegaard,
notamment dans La crainte et le
tremblement (1843), ou il questionne la
responsabilité personnelle face aux choix
éthiques et leur impact sur la subjectivité.



CONCLUSION

La frontiere entre le monstre et I'humain, telle qu’explorée dans les jeux vidéo,
dépasse la simple opposition entre altérité et normalité. En jouant sur la difformité
corporelle, 'hybridation et les transformations, les jeux vidéo exploitent la figure du
monstre pour refléter les peurs collectives et questionner nos préjugés. Ces ceuvres
montrent que la monstruosité n’est pas uniquement une question d’apparence,
mais qu’elle réside également dans les actes, les choix moraux et les idéologies.
Les zombies de Resident Evil, les hybrides de Bloodborne ou encore les monstres
empathiques d’Undertale illustrent cette complexité : ils ne sont jamais de simples
figures antagonistes, mais des miroirs des failles humaines. Plus encore, des
récits comme ceux de Spec Ops: The Line ou Bioshock inversent la perspective
en révélant que I'humanité elle-méme peut engendrer la monstruosité. Les jeux
vidéo, grace a leur nature interactive, offrent une expérience immersive ou le joueur
est invité a participer activement a cette réflexion. En confrontant les joueurs a
des choix moraux et des dilemmes éthiques, ils les obligent a redéfinir les notions
de bien, de mal et d’humanité. Ainsi, le monstre vidéoludique ne se limite pas a
une menace extérieure : il devient un vecteur critique qui questionne les notions
d’altérité, de moralité et de responsabilité. Cette ambiguité constante entre humain
et monstrueux souligne que ces deux notions sont profondément interconnectées,
transformant le monstre en un reflet complexe de nos propres contradictions.

D

BIBLIOGRAPHIE

Ouvrages philosophiques :

1 - Bataille, Georges. La part maudite. 1949.

2 - Freud, Sigmund. L'inquiétante étrangeté (Das Unheimliche). 1919.

3 - Kant, Immanuel. Critique du jugement. 1790.

4 - Levinas, Emmanuel. Totalité et Infini : Essai sur I'extériorité. Martinus Nijhoff,
1961.

5 - Nietzsche, Friedrich. La généalogie de la morale. 1887.

6 - Sartre, Jean-Paul. L'existentialisme est un humanisme. 1946.

Jeux vidéo :

1 - Bioshock. 2K Games, 2007.

2 - Bloodborne. FromSoftware, 2015.

3 - Dark Souls. FromSoftware, 2011.

4 - Dead Space. Electronic Arts, 2008.

5 - Dishonored. Arkane Studios, 2012.

6 - Doom. id Software, 1993.

7 - Fallout. Bethesda, 1997.

8 - Mass Effect. BioWare, 2007.

9 - Resident Evil. Capcom, 1996.

10 - Shadow of the Colossus. Team Ico, 2005.

11 - Silent Hill. Konami, 1999.

12 - Spec Ops: The Line. Yager Development, 2012.
13 - The Last of Us. Naughty Dog, 2013.

14 - The Walking Dead. Telltale Games, 2012.

15 - The Witcher 3: Wild Hunt. CD Projekt Red, 2015.
16 - Undertale. Toby Fox, 2015.



Annexe 1 : Images
Zombie dans Resident Evil (Capcom, 1996)

Créature hybride dans Bloodborne

(FromSoftware, 2015)

Infirmieres dans Silent Hill (Konami, 1999)

Interaction avec un monstre dans
Undertale (Toby Fox, 2015)

= Criticize
= Encourage * Hug

* Check

Annexe 2 : Références cinématographiques et culturelles

Le cinéma d’horreur et la monstruosité

Frankenstein (1931), réalisé par James
Whale

Ce film classique de I'horreur explore les themes
de la création et de I'hybridation. La créature
de Frankenstein, bien qu’étant techniquement
un monstre, pose la question de ce qui fait de
lui un «monstre» : son apparence, sa création
par ’'homme, ou ses actions ? Le film met en
lumiére la frontiére floue entre I'humain et le
monstrueux, un théme récurrent également
dans les jeux vidéo, comme dans Bloodborne
ou The Witcher.

L’Exorciste (1973), réalisé par William
Friedkin

Le film explore l'idée de possession, ou un
étre humain devient un «monstre» a travers
l'influence extérieure d’'une entité malveillante.
Cette frontiere entre I'humain et [I'entité

démoniaque souléve des questions éthiques et
morales sur ce qui rend un individu «humain» ou
«monstrueux», un theme également développé
dans des jeux comme Silent Hill.

La chose (The Thing, 1982), réalisé par John
Carpenter

Ce film d’horreur met en scene une créature
extraterrestre capable de prendre I'apparence
de ses victimes humaines, brouillant ainsi les
frontieres entre I'humain et le monstre. Ce
théme de I'hybridation et de la métamorphose
trouve une résonance dans des jeux comme
Dead Space, ou les créatures prennent une
forme humaine déformée.

Le cinéma de science-fiction et Ila
transformation

District 9 (2009), réalisé par Neill Blomkamp
Dans ce film, des extraterrestres sont
marginalisés et transformés en «monstres»
par les humains, tout en étant a la fois victimes
et coupables. Ce paralléle entre les monstres
et les humains interroge sur les notions
d’inclusion et d’altérité, un theme qui résonne
fortement dans les jeux vidéo comme The
Witcher 3 et Mass Effect, ou les monstres ne
sont pas nécessairement mauvais, mais sont
jugés en fonction de leur statut social et de leur
apparence.

La Métamorphose (2012), réalisé par Christian
Petzold

Inspiré de la nouvelle de Franz Kafka, ce film
explore latransformation d’'un homme en insecte
géant, un processus de déshumanisation qui
fait écho aux jeux vidéo dans lesquels des
personnages humains sont progressivement
transformés en monstres (comme dans The
Last of Us ou Bloodborne).

La littérature et la philosophie

Franz Kafka — La Métamorphose (1915)

La transformation de Gregor Samsa en
insecte géant dans La Métamorphose est une
exploration de la monstruosité intérieure et de
I’aliénation. Cette ceuvre interroge les frontiéres
entre I'humain et I'animal, un théme présent
dans des jeux vidéo comme The Witcher 3, ou
des créatures hybrides, comme les succubes,
posent la question de I'éthique et de laltérité.

Michel Foucault — Surveiller et Punir (1975)
Foucault analyse comment la société définit les
normes et les exclusions, un concept pertinent
pour comprendre la monstruosité dans les
jeux vidéo. Les monstres, souvent rejetés
ou déviants dans les jeux, deviennent des
symboles des marginaux dans la société. Cela
résonne particulierement dans des jeux comme
Dishonored, ou I'exclusion sociale mene a la
monstruosité.

Giorgio Agamben — Homo Sacer : Le Pouvoir
souverain et la Vie nue (1995)

Agamben explore la question de I'exclusion et
de la déshumanisation de certains individus, les
rendant presque «monstrueux» aux yeux de la
société. Cette notion de «biopolitique» peut étre
reliée aux jeux ou I'humain est transformé en
monstre ou exclu, comme dans Spec Ops: The
Line ou The Last of Us.

Références culturelles et artistiques

L’art du grotesque

L’art grotesque, souvent associé a des
représentations déformées et exagérées,
influence largement la conception des monstres
dans les jeux vidéo. Les créatures grotesques,
comme celles de Silent Hill ou Resident Evil,
exploitent cette esthétique pour questionner
ce qui est «normal» et «acceptable». Ces
figures sont a la fois attirantes et effrayantes, un
mélange de beauté et de terreur qui brouille les
frontiéres de I'humain et du monstre.

Le mythe de I'Hydre

Dans la mythologie grecque, I'Hydre de Lerne
est une créature a multiples tétes, dont la
monstruosité réside dans sa capacité a se
régénérer et a se multiplier. Ce mythe a inspiré
de nombreux jeux vidéo ou les monstres sont
difficiles & éliminer et reviennent sans cesse,
comme les créatures dans Resident Evil ou
Dead Space. La lutte contre ces créatures
symbolise I'impossibilité de séparer clairement
I’'humain du monstre.

Le Monstre dans le cinéma de Guillermo del
Toro

Dans des films comme Le Labyrinthe de Pan
(2006) et La Forme de I'eau (2017), Guillermo
del Toro explore la relation entre I'numain et
le monstre a travers des créatures qui, bien
que monstrueuses, possédent une dimension
humaine et émotionnelle. Cette approche se
retrouve dans des jeux vidéo comme Undertale,
ou les monstres ne sont pas simplement des
antagonistes mais des personnages aux
émotions complexes et humaines.



AUXENCE LELIEVRE



