
LA FRONTIÈRE ENTRE LE MONSTRE ET L’HUMAIN 
DANS LES JEUX VIDÉO

AUXENCE LELIÈVRE DN MADE 2 NUM 2024/2025



2 3

INTRODUCTION

Dans les jeux vidéo, le monstre incarne souvent l’altérité, le danger et la peur, 
se positionnant comme un miroir déformé de l’humain. Cette figure, qui dépasse 
le simple rôle d’antagoniste, invite à une réflexion plus profonde sur la manière 
dont le jeu vidéo représente et interroge la différence. En effet, la frontière entre 
le monstre et l’humain semble bien plus floue qu’elle n’y paraît, remettant en 
question les notions de normalité, de pureté et de moralité. Ce questionnement 
résonne particulièrement avec les travaux de l’anthropologue et philosophe Claude 
Lévi-Strauss, qui a exploré les rapports entre l’humain et l’autre dans ses écrits, 
notamment dans Les Structures élémentaires de la parenté (1949), où il analyse 
comment les mythes et les figures de l’altérité sont des constructions culturelles qui 
révèlent des tensions fondamentales dans les sociétés humaines.

Ainsi, en questionnant les frontières entre l’humain et le monstre, les jeux vidéo 
nous poussent à redéfinir notre compréhension de ces notions et à réfléchir sur 
ce qu’elles révèlent de notre propre humanité. Cette réflexion trouve un écho dans 
les travaux de Michel Foucault, qui, dans Surveiller et punir (1975), interroge la 
manière dont les sociétés définissent la normalité et la déviance, en utilisant la 
figure du monstre comme outil pour contrôler et exclure l’« autre ».

Afin de trouver des réponses à nos questions, nous utiliserons dans un premier 
temps le corps comme marqueur de la monstruosité dans les jeux vidéo, puis 
nous explorerons l’hybridation et la transformation, comment brouiller les frontières 
entre l’humain et le monstre et nous finirons par, quand le monstre révèle les failles 
humaines.

Introduction -------------------------------------------------------------------------------p3

I. Le corps comme marqueur de la monstruosité --------------------------------p4
	 a. Les traits physiques distinctifs -----------------------------------------p4
	 b. Le corps monstrueux comme vecteur de peur ---------------------p5
	 c. Les stigmates du mal et leur symbolisme ---------------------------p5

II. Hybridation et transformation : 
brouiller les frontières entre l’humain et le monstre -----------------------------p6
	 a. Les figures hybrides dans les jeux vidéo ----------------------------p6
	 b. La transformation du corps comme thématique centrale --------p6
	 c. L’hybridité comme critique sociale ------------------------------------p6

III. Quand le monstre révèle les failles humaines -------------------------------p7
	 a. L’humanité des monstres -----------------------------------------------p7
	 b. La monstruosité humaine -----------------------------------------------p7
	 c. Le rôle du joueur dans cette réflexion --------------------------------p7

Conclusion -------------------------------------------------------------------------------p8

Bibliographie -----------------------------------------------------------------------------p9

Annexe 1 : images --------------------------------------------------------------------p10

Annexe 2 : Références cinématographiques et culturelles -----------------p10

SOMMAIRE



4 5

b. Le corps monstrueux comme 
vecteur de peur :
Les corps humains dans les jeux vidéo, 
en particulier ceux des protagonistes, 
sont souvent représentés selon 
des normes esthétiques idéalisées. 
Ces figures humaines contrastent 
fortement avec les corps monstrueux, 
accentuant leur altérité. Dans Dead 
Space (Electronic Arts, 2008), Isaac 
Clarke, bien que vulnérable face 
aux nécromorphes, conserve une 
apparence fonctionnelle et familière. Ce 
contraste souligne la fragilité humaine 
face à des menaces qui transcendent 
la biologie humaine. Cette dichotomie 
entre l’humain et le monstrueux peut 
être mise en relation avec la notion 
de biopolitique développée par Michel 
Foucault, où la gestion du corps humain 
devient un enjeu politique, en particulier 
dans des situations extrêmes où la 
distinction entre ce qui est humain et ce 
qui ne l’est pas devient floue.

c. Les stigmates du mal et leur 
symbolisme :
Certains jeux vidéo exploitent le 
concept d’horreur biomécanique pour 
amplifier la peur. Dans Dead Space, les 
nécromorphes combinent des éléments 
humains et mécaniques pour créer des 
créatures profondément dérangeantes. 
Leur apparence grotesque, fusionnant 
chair mutilée et structures mécaniques 
tranchantes, suscite un malaise viscéral. 
Cette fusion corporelle trouve un écho 
dans les réflexions de Donna Haraway sur 
le cyborg dans Manifeste cyborg (1985), 
où elle déconstruit les frontières entre 
l’humain, l’animal et la machine, et interroge 
la possibilité de nouvelles formes d’identité.

La monstruosité physique est souvent 
associée à des stigmates de corruption 
ou de mal moral. Dans Dark Souls 
(FromSoftware, 2011), les créatures 
monstrueuses arborent des difformités 
qui reflètent leur damnation spirituelle 
ou leur corruption intérieure. Ces 
représentations s’appuient sur des 
stéréotypes classiques qui associent 
la laideur au mal. Cependant, certains 
jeux subvertissent cette association. 
Dans The Witcher 3: Wild Hunt (CD 
Projekt Red, 2015), les monstres 
possèdent souvent une complexité 
morale qui dépasse leur apparence. 
Les vampires, par exemple, ne sont pas 
intrinsèquement maléfiques et peuvent 
même se montrer plus éthiques que 
certains humains. Cette ambiguïté 
remet en question les préjugés culturels 
qui lient beauté et bonté, et suggère 
que la monstruosité réside davantage 
dans les actes que dans l’apparence. 
Cette réflexion sur l’ambiguïté morale 
trouve des échos dans les théories 
de l’éthique situationniste, notamment 
chez Emmanuel Levinas, pour qui 
l’altérité éthique se manifeste dans 
la relation avec l’autre, au-delà des 
apparences.

a. Les traits physiques distinctifs :
Le corps est souvent le premier élément 
qui distingue le monstre de l’humain. Les 
jeux vidéo, en tant que médium visuel et 
interactif, exploitent les caractéristiques 
physiques pour susciter des émotions 
fortes, telles que la peur ou le dégoût, 
et pour établir une dichotomie 
entre humain et non-humain. Cette 
représentation corporelle trouve des 
résonances dans les travaux de 
Georges Bataille, notamment dans La 
notion de dépense (1933), où il parle du 
corps comme d’un lieu de transgression 
et de rupture avec les normes sociales. 
Le corps monstrueux est fréquemment 
représenté comme difforme, 
exagéré ou mutilé, ce qui permet 
de le distinguer immédiatement des 
protagonistes humains. Dans Resident 
Evil (Capcom, 1996), les zombies 
incarnent une altération macabre du 
corps humain : leur peau décomposée, 
leurs mouvements saccadés et leurs 
grognements gutturaux évoquent la 
perte de contrôle et la déchéance. 
Cette représentation reflète une 
peur universelle de la mort et de la 
dégradation physique, une thématique 
que Freud explore dans son concept 
de « l’Unheimlich » ou de l’« étrange » 
dans L’inquiétante étrangeté (1919), où 
il analyse comment les objets familiers 
deviennent effrayants lorsqu’ils sont 
déformés.

De manière similaire, les super mutants 
dans Fallout (Bethesda, 1997) sont des 
caricatures grotesques de l’humanité. 
Résultat d’expériences scientifiques 
incontrôlées, leur corps surdimensionné 
et leurs traits bestiaux incarnent les 
dangers de la science dévoyée. Cette 
altération physique est utilisée pour 
signifier leur éloignement de l’humanité 
et leur rôle antagoniste. Dans cette 
optique, le corps monstrueux devient un 
signe visible d’une transformation plus 
profonde : la perte de conscience, de 
libre arbitre ou de moralité. La question 
de la monstruosité comme résultat de la 
science se retrouve également dans les 
réflexions de Hannah Arendt, qui dans 
Les Origines du totalitarisme (1951), 
analyse comment les sociétés peuvent 
produire des monstres par le biais 
d’une logique de déshumanisation et de 
manipulation des individus.

I. LE CORPS COMME MARQUEUR DE LA 
MONSTRUOSITÉ



6 7

a. L’humanité des monstres :
Les monstres, loin d’être de simples 
figures d’altérité, incarnent souvent les 
failles humaines. Ils deviennent ainsi 
des miroirs des peurs, des désirs et 
des contradictions de l’humanité. Dans 
Shadow of the Colossus (Team Ico, 2005), 
les colosses ne sont pas des ennemis 
traditionnels. Leur destruction, imposée 
par la quête du protagoniste, soulève des 
questions sur la véritable monstruosité 
: est-elle dans les colosses ou dans les 
actes du joueur ? Cette interrogation 
rejoint la pensée de Friedrich Nietzsche, 
qui dans Ainsi parlait Zarathoustra (1883), 
déconstruit la vision traditionnelle du 
bien et du mal, suggérant que ce qui 
est considéré comme monstrueux peut 
être une expression d’une volonté de 
puissance mal comprise.

Dans Undertale (Toby Fox, 2015), les 
monstres possèdent des émotions, des 
motivations et des désirs, brouillant la 
frontière entre humain et monstrueux. Le 
joueur peut choisir de les épargner ou de 
les combattre, révélant leur humanité et 
renversant les attentes traditionnelles du 
genre. Cette réflexion sur l’humanité du 
monstre trouve un parallèle avec les idées 
de Emmanuel Levinas sur l’éthique de la 
rencontre, où la véritable humanité réside 
dans la responsabilité envers l’autre, 
même celui qui semble monstrueux.

b. La monstruosité humaine :
Dans Spec Ops: The Line (Yager 
Development, 2012), les véritables 
monstres sont les humains. Les actes 
commis par le joueur, souvent sous 
contrainte, révèlent une monstruosité 
morale qui interroge sur la responsabilité 
et les choix éthiques. Cette approche de 
la monstruosité humaine s’apparente 
à la pensée de Albert Camus, qui dans 
La Peste (1947), explore les dilemmes 
moraux et la responsabilité individuelle 
face à l’absurde.

Dans Bioshock (2K Games, 2007), 
l’exploitation des Petites Sœurs reflète 
l’égoïsme et la cupidité humains. Cette 
monstruosité, dissimulée sous une 
apparence humaine, invite à une réflexion 
critique sur les motivations humaines 
et leurs conséquences. Cela résonne 
avec les théories de Max Weber sur la 
rationalisation et l’aliénation dans les 
sociétés modernes, où les comportements 
« monstrueux » peuvent surgir de logiques 
bureaucratiques ou économiques.

c. Le rôle du joueur dans cette 
réflexion :
Dans des jeux comme Mass Effect 
(BioWare, 2007) ou The Walking Dead 
(Telltale Games, 2012), les choix du 
joueur façonnent la perception des 
monstres. Ces dilemmes moraux invitent 
à une introspection sur la définition de 
l’humanité et sur les conséquences des 
actions individuelles. Ce phénomène est 
proche des travaux de Søren Kierkegaard, 
notamment dans La crainte et le 
tremblement (1843), où il questionne la 
responsabilité personnelle face aux choix 
éthiques et leur impact sur la subjectivité.

a. Les figures hybrides dans les jeux 
vidéo : 
L’hybridation, qu’elle soit physique ou 
symbolique, et la transformation sont 
des thèmes récurrents dans les jeux 
vidéo. Ces concepts permettent de 
flouter la distinction entre humain et 
monstre et d’explorer des thématiques 
telles que la perte d’identité ou la 
peur de l’altérité. Dans Bloodborne 
(FromSoftware, 2015), les figures 
hybrides incarnent une altérité 
troublante. Mi-humaines, mi-animales, 
elles sont le résultat d’une malédiction 
ou d’expériences interdites. Ces 
créatures, comme les Bêtes cléricales, 
illustrent une transition progressive 
entre humanité et monstruosité, 
suggérant que les deux sont intimement 
liées. Ce passage entre l’humain et le 
monstrueux rappelle la réflexion de 
Jean-Paul Sartre dans L’Être et le Néant 
(1943), où il évoque l’angoisse de la 
liberté et la possibilité pour l’humain de 
se défaire de son essence pour devenir 
autre, de se perdre dans une quête de 
sens ou de pouvoir.

b. La transformation du corps comme 
thématique centrale :
Dans The Witcher, les hybrides comme 
les succubes ou les sylvains ne sont 
pas intrinsèquement mauvais. Leur 
statut d’« autres » découle des peurs 
humaines, plutôt que d’une véritable 
menace. Cette ambiguïté oblige le 

joueur à reconsidérer la définition 
de l’humanité et la légitimité de ces 
peurs. La transformation est un thème 
récurrent dans des jeux comme The 
Last of Us (Naughty Dog, 2013), où les 
humains infectés par le champignon 
Cordyceps deviennent des monstres. 
Ces transformations évoquent la 
fragilité de l’humanité face à des 
forces biologiques incontrôlables. Ce 
phénomène peut être mis en rapport 
avec la pensée de Gilles Deleuze et 
Félix Guattari sur la « déterritorialisation 
» et la « reterritorialisation » dans Mille 
Plateaux (1980), où ils explorent les 
processus de transformation, de flux et 
de changement d’identité qui échappent 
aux normes établies.

c. L’hybridité comme critique sociale 
:
Les jeux vidéo utilisent également 
l’hybridité pour interroger les notions 
de pureté et de normalité. Dans 
Dark Souls, les personnages rejetés 
par la société, comme les créatures 
maudites, incarnent une critique 
des normes sociales qui excluent 
ceux qui ne s’y conforment pas. Ces 
réflexions résonnent avec les théories 
postcoloniales d’Homi K. Bhabha, 
pour qui l’altérité est une construction 
complexe et ambivalente qui interroge 
les rapports de pouvoir, de domination 
et d’inclusion.

II. HYBRIDATION ET TRANSFORMATION : BROUILLER 
LES FRONTIÈRES ENTRE L’HUMAIN ET LE MONSTRE

III. QUAND LE MONSTRE RÉVÈLE LES FAILLES 
HUMAINES



8 9

BIBLIOGRAPHIE

Ouvrages philosophiques :

1 - Bataille, Georges. La part maudite. 1949.
2 - Freud, Sigmund. L’inquiétante étrangeté (Das Unheimliche). 1919.
3 - Kant, Immanuel. Critique du jugement. 1790.
4 - Levinas, Emmanuel. Totalité et Infini : Essai sur l’extériorité. Martinus Nijhoff, 
1961.
5 - Nietzsche, Friedrich. La généalogie de la morale. 1887.
6 - Sartre, Jean-Paul. L’existentialisme est un humanisme. 1946.

Jeux vidéo :

1 - Bioshock. 2K Games, 2007. 
2 - Bloodborne. FromSoftware, 2015.
3 - Dark Souls. FromSoftware, 2011.
4 - Dead Space. Electronic Arts, 2008.
5 - Dishonored. Arkane Studios, 2012.
6 - Doom. id Software, 1993.
7 - Fallout. Bethesda, 1997.
8 - Mass Effect. BioWare, 2007.
9 - Resident Evil. Capcom, 1996.
10 - Shadow of the Colossus. Team Ico, 2005.
11 - Silent Hill. Konami, 1999.
12 - Spec Ops: The Line. Yager Development, 2012.
13 - The Last of Us. Naughty Dog, 2013.
14 - The Walking Dead. Telltale Games, 2012.
15 - The Witcher 3: Wild Hunt. CD Projekt Red, 2015.
16 - Undertale. Toby Fox, 2015.

CONCLUSION

La frontière entre le monstre et l’humain, telle qu’explorée dans les jeux vidéo, 
dépasse la simple opposition entre altérité et normalité. En jouant sur la difformité 
corporelle, l’hybridation et les transformations, les jeux vidéo exploitent la figure du 
monstre pour refléter les peurs collectives et questionner nos préjugés. Ces œuvres 
montrent que la monstruosité n’est pas uniquement une question d’apparence, 
mais qu’elle réside également dans les actes, les choix moraux et les idéologies. 
Les zombies de Resident Evil, les hybrides de Bloodborne ou encore les monstres 
empathiques d’Undertale illustrent cette complexité : ils ne sont jamais de simples 
figures antagonistes, mais des miroirs des failles humaines. Plus encore, des 
récits comme ceux de Spec Ops: The Line ou Bioshock inversent la perspective 
en révélant que l’humanité elle-même peut engendrer la monstruosité. Les jeux 
vidéo, grâce à leur nature interactive, offrent une expérience immersive où le joueur 
est invité à participer activement à cette réflexion. En confrontant les joueurs à 
des choix moraux et des dilemmes éthiques, ils les obligent à redéfinir les notions 
de bien, de mal et d’humanité. Ainsi, le monstre vidéoludique ne se limite pas à 
une menace extérieure : il devient un vecteur critique qui questionne les notions 
d’altérité, de moralité et de responsabilité. Cette ambiguïté constante entre humain 
et monstrueux souligne que ces deux notions sont profondément interconnectées, 
transformant le monstre en un reflet complexe de nos propres contradictions.



10 11

Le cinéma de science-fiction et la 
transformation

District 9 (2009), réalisé par Neill Blomkamp
Dans ce film, des extraterrestres sont 
marginalisés et transformés en «monstres» 
par les humains, tout en étant à la fois victimes 
et coupables. Ce parallèle entre les monstres 
et les humains interroge sur les notions 
d’inclusion et d’altérité, un thème qui résonne 
fortement dans les jeux vidéo comme The 
Witcher 3 et Mass Effect, où les monstres ne 
sont pas nécessairement mauvais, mais sont 
jugés en fonction de leur statut social et de leur 
apparence.

La Métamorphose (2012), réalisé par Christian 
Petzold
Inspiré de la nouvelle de Franz Kafka, ce film 
explore la transformation d’un homme en insecte 
géant, un processus de déshumanisation qui 
fait écho aux jeux vidéo dans lesquels des 
personnages humains sont progressivement 
transformés en monstres (comme dans The 
Last of Us ou Bloodborne).

La littérature et la philosophie

Franz Kafka – La Métamorphose (1915)
La transformation de Gregor Samsa en 
insecte géant dans La Métamorphose est une 
exploration de la monstruosité intérieure et de 
l’aliénation. Cette œuvre interroge les frontières 
entre l’humain et l’animal, un thème présent 
dans des jeux vidéo comme The Witcher 3, où 
des créatures hybrides, comme les succubes, 
posent la question de l’éthique et de l’altérité.

Michel Foucault – Surveiller et Punir (1975)
Foucault analyse comment la société définit les 
normes et les exclusions, un concept pertinent 
pour comprendre la monstruosité dans les 
jeux vidéo. Les monstres, souvent rejetés 
ou déviants dans les jeux, deviennent des 
symboles des marginaux dans la société. Cela 
résonne particulièrement dans des jeux comme 
Dishonored, où l’exclusion sociale mène à la 
monstruosité.

Giorgio Agamben – Homo Sacer : Le Pouvoir 
souverain et la Vie nue (1995)
Agamben explore la question de l’exclusion et 
de la déshumanisation de certains individus, les 
rendant presque «monstrueux» aux yeux de la 
société. Cette notion de «biopolitique» peut être 
reliée aux jeux où l’humain est transformé en 
monstre ou exclu, comme dans Spec Ops: The 
Line ou The Last of Us.

Références culturelles et artistiques

L’art du grotesque
L’art grotesque, souvent associé à des 
représentations déformées et exagérées, 
influence largement la conception des monstres 
dans les jeux vidéo. Les créatures grotesques, 
comme celles de Silent Hill ou Resident Evil, 
exploitent cette esthétique pour questionner 
ce qui est «normal» et «acceptable». Ces 
figures sont à la fois attirantes et effrayantes, un 
mélange de beauté et de terreur qui brouille les 
frontières de l’humain et du monstre.

Le mythe de l’Hydre
Dans la mythologie grecque, l’Hydre de Lerne 
est une créature à multiples têtes, dont la 
monstruosité réside dans sa capacité à se 
régénérer et à se multiplier. Ce mythe a inspiré 
de nombreux jeux vidéo où les monstres sont 
difficiles à éliminer et reviennent sans cesse, 
comme les créatures dans Resident Evil ou 
Dead Space. La lutte contre ces créatures 
symbolise l’impossibilité de séparer clairement 
l’humain du monstre.

Le Monstre dans le cinéma de Guillermo del 
Toro
Dans des films comme Le Labyrinthe de Pan 
(2006) et La Forme de l’eau (2017), Guillermo 
del Toro explore la relation entre l’humain et 
le monstre à travers des créatures qui, bien 
que monstrueuses, possèdent une dimension 
humaine et émotionnelle. Cette approche se 
retrouve dans des jeux vidéo comme Undertale, 
où les monstres ne sont pas simplement des 
antagonistes mais des personnages aux 
émotions complexes et humaines.

Le cinéma d’horreur et la monstruosité

Frankenstein (1931), réalisé par James 
Whale
Ce film classique de l’horreur explore les thèmes 
de la création et de l’hybridation. La créature 
de Frankenstein, bien qu’étant techniquement 
un monstre, pose la question de ce qui fait de 
lui un «monstre» : son apparence, sa création 
par l’homme, ou ses actions ? Le film met en 
lumière la frontière floue entre l’humain et le 
monstrueux, un thème récurrent également 
dans les jeux vidéo, comme dans Bloodborne 
ou The Witcher.

L’Exorciste (1973), réalisé par William 
Friedkin
Le film explore l’idée de possession, où un 
être humain devient un «monstre» à travers 
l’influence extérieure d’une entité malveillante. 
Cette frontière entre l’humain et l’entité 

démoniaque soulève des questions éthiques et 
morales sur ce qui rend un individu «humain» ou 
«monstrueux», un thème également développé 
dans des jeux comme Silent Hill.

La chose (The Thing, 1982), réalisé par John 
Carpenter
Ce film d’horreur met en scène une créature 
extraterrestre capable de prendre l’apparence 
de ses victimes humaines, brouillant ainsi les 
frontières entre l’humain et le monstre. Ce 
thème de l’hybridation et de la métamorphose 
trouve une résonance dans des jeux comme 
Dead Space, où les créatures prennent une 
forme humaine déformée.

Interaction avec un monstre dans 
Undertale (Toby Fox, 2015)

Créature hybride dans Bloodborne 
(FromSoftware, 2015)

Infirmières dans Silent Hill (Konami, 1999)Zombie dans Resident Evil (Capcom, 1996)
Annexe 1 : Images

Annexe 2 : Références cinématographiques et culturelles



AUXENCE LELIÈVRE


